
15
0

15
1

EINE POLITIK DER GUTEN NACHBARSCHAFT  
FÜR MULTIKULTURELLE GRENZREGIONEN  
IN OSTMITTELEUROPA 

Béla Filep

Dieser Beitrag geht auf zwei internationale Forschungsprojekte zurück, in denen ich 
mit Doris Wastl-Walter zusammenarbeitete; zum einen das EU-Projekt Searching for 
Neighbours (siehe auch den Beitrag von Ulrike Hanna Meinhof und Heidi Armbruster), 
zum anderen das SCOPES-Projekt TransMig (siehe die Danksagung von Irén Gábrity 
Molnár und Eszter Gábrity). Obwohl die Projekte unterschiedliche Schwerpunkte setz-
ten, ging es in beiden um die Untersuchung des Zusammenlebens verschiedener eth-
nokultureller Bevölkerungsgruppen in Ostmitteleuropa. Mit Blick auf den öffentlichen 
Diskurs und die alltäglichen Handlungen interessierten wir uns für die (Re-)Produktion 
kultureller Grenzen und wie diese gleichzeitig überschritten oder abgebaut werden. 
Aus den beiden Projekten heraus entstand unter anderem mein Buch The Politics of 
Good Neighbourhood (2016), welches auf 130 Interviews und vielen weiteren infor-
mellen Gesprächen in der ungarisch-slowakischen und ungarisch-serbischen Grenz-
region basiert. In diesem Beitrag zusammengefasst, habe ich eine Politik der Guten 
Nachbarschaft für multikulturelle Grenzregionen in Ostmitteleuropa entwickelt. Im 
Vordergrund stehen die Rolle des Staates und der Zivilgesellschaft wie auch die zen-
trale Bedeutung von kulturellem Kapital in unterschiedlichen Ausprägungen. In dieser 
Politik der Guten Nachbarschaft ist viel Inspiration von Doris Wastl-Walter zu finden, 
die sich in den vielen Jahren unserer Zusammenarbeit nicht nur als Wissenschaftlerin 
für Wege eines guten Umgangs zwischen Mehrheits- und Minderheitenbevölkerungen 
interessierte, sondern sich diesem auch als Mensch stets verpflichtet fühlte.

EINLEITUNG

Ostmitteleuropa wird im Allgemeinen als konfliktbelade-

ne Region wahrgenommen. Ein Blick in die Tageszeitungen 

zeigt auf beiden Seiten des ehemaligen Eisernen Vorhangs 

eher negative Bilder, einerseits über den Osten, anderseits 

über die Nachbarn innerhalb der Region. Diese selektive 

Wahrnehmung basiert zum Beispiel auf den auch historisch 

belasteten, spannungsgeladenen Beziehungen von Ungarn 

und Rumänen, Serben oder Slowaken, die wiederum auf den 

Mangel an inter-ethnischem Dialog und Versöhnung sowie 

auf den Mangel an Wissen über- und Verständnis füreinan-

der zurückzuführen sind. Gegensätzliche ethnische Diskur-

se sind fester Bestandteil politischer und gesellschaftlicher 

Debatten; nationale und ethnische Minderheiten werden in 



15
2

15
3

Staaten wie der Slowakei oder Rumänien von der Nations-

bildung ausgeschlossen und sind Leidtragende nationalis-

tischer und assimilationistischer Politiken. Oft stellt in der 

Politik die ethnische Karte ein nützliches und gleichzeitig 

gefährliches Mittel dar, um die Öffentlichkeit von anderen, 

zum Beispiel sozioökonomischen Problemen abzulenken; ein 

Phänomen, das auch als Ethnisierung sozialer Beziehungen 

bezeichnet wird. 

Jan Slota, zweimal Mitglied einer slowakischen Regierung 

(1994–1998, 2006–2010) und langjähriger Präsident der Slo-

wakischen Nationalpartei SNS war besonders freimütig in 

der Verunglimpfung von in der Slowakei lebenden Minder-

heiten. So nannte er die Ungarn in der Slowakei ein «Ge-

schwür im Körper der slowakischen Nation» (Spiegel 2009). 

Demgegenüber mokieren sich manche Ungarn über die Ge-

schichte der Slowaken und der Slowakei, zum Beispiel mit 

einem im Handel erhältlichen T-Shirt, das mit der Aufschrift 

«ich bin älter als die Slowakei» auf das junge Alter des 1993 

gegründeten Staates Slowakei hinweist – im Gegensatz zum 

mehr als 1000-jährigen Ungarn.

Neben den genannten Problemen gibt es in Ostmitteleuropa 

aber auch gute Beispiele und friedliche Normalitäten, die in 

der wissenschaftlichen Literatur mehr Aufmerksamkeit ver-

dienen. In diesem Beitrag wie auch im zitierten Buch stehen 

diese best practices im Vordergrund, denn im Kontrast zu 

nationalistischen Politiken und nationalistischer Rhetorik ist 

der Alltag zwischen Ungarn und Slowaken sowie Ungarn und 

Serben weitgehend gewaltfrei. Das heisst, im Gegensatz zu 

den oft problemzentrierten Untersuchungen zu inter-ethni-

schen Beziehungen in der Region verfolge ich einen lösungs-

orientierten Ansatz, der gutnachbarschaftliche Diskurse, 

Strategien und Praktiken hervorhebt. Meine Leitfragen sind: 

Wie verstehen und praktizieren verschiedene Akteure gute 

Nachbarschaft in einem multikulturellen Umfeld? Was sind 

deren Ideen und Strategien zum Aufbau gutnachbarschaftli-

cher Beziehungen? Beide Fragen zielen auf die Herausarbei-

B
él

a 
Fi

le
p

tung von Strategien dahingehend, wie Menschen umgeben 

von nationalistischen Diskursen friedlich zusammenleben 

und ihre multikulturelle Nachbarschaft in einem guten Sinne 

gestalten. Nicht zuletzt ist es das Ziel, auf der empirischen 

Untersuchung aufbauend ein Konzept der Guten Nachbar-

schaft und ihrer Politik zu entwickeln und dieses für die Po-

litikberatung zu implementieren. 

Meine empirische Arbeit erfolgte in der ungarisch-slowa-

kischen und der ungarisch-serbischen Grenzregion, insbe-

sondere in der geteilten Grenzstadt Komárno/Komárom in 

der Slowakei und der Grenzstadt Subotica/Szabadka in der 

nordserbischen autonomen Provinz Vojvodina. Beide Städte 

sind ausgesprochen multikulturell und gelten im jeweiligen 

Staat als Zentrum der ungarischen Minderheit. Inter-ethni-

sche Kontakte in unterschiedlicher Ausprägung konnten in 

diesen Kontexten intensiver untersucht werden als in ande-

ren Teilen der Slowakei oder Serbiens, die kulturell weniger 

heterogen sind. Ausserdem dient die ungarische Minderheit 

als Vergleichsbasis. 

Spannend ist in beiden Fällen auch, dass die staatliche 

Zugehörigkeit beider Städte insbesondere im Laufe des 

20. Jahrhunderts oft umstritten war. Komárno/Komárom 

zum Beispiel war bis 1920 Teil des Königreichs Ungarn, dann 

bis 1938 auf tschechoslowakischem Territorium, von 1938 bis 

1945 wieder Teil Ungarns, bis 1993 tschechoslowakisch und 

seither eine Stadt in der Slowakei. Für die heutige Zeit von 

besonderer Bedeutung ist im Falle von Komárno/Komárom 

zudem die Zugehörigkeit zur Europäischen Union, welche 

seit 2004 wesentlich zur Integration der ungarischen und 

slowakischen Grenzregionen beigetragen hat. Im Alltag der 

Stadt ist die kulturelle Vielfalt omnipräsent: Zweisprachi-

ge Strassennamen, Ladenaufschriften und Plakate gehören 

zum Stadtbild ebenso wie die zumeist sprachliche Flexibi-

lität der Gesprächspartner oder ethnokulturell heterogene 

Arbeitsplätze. Gleichzeitig gibt es aber auch Spannungen 

zwischen Ungarn und Slowaken, zum Beispiel, wenn es um 

B
él

a 
Fi

le
p



15
4

15
5

die Errichtung von Statuen im öffentlichen Raum geht oder 

wenn sich die nationale Sprach- und Bildungspolitik negativ 

auf die Minderheiten auswirkt. 

Kurz: Die inter-ethnischen Beziehungen in Komárno/Ko-

márom wie in Ostmitteleuropa insgesamt sind sehr komplex. 

So ist basierend auf meiner empirischen Untersuchung auch 

ein sehr umfassendes Konzept der Guten Nachbarschaft 

entstanden, welches zwar fokussiert ist, aber gleichzeitig 

auch die Komplexität des Zusammenlebens widerspiegelt. 

Im Folgenden werde ich erst das Konzept der Guten Nach-

barschaft kurz vorstellen und dann einige Beispiele disku-

tieren, welche zum Verständnis des Konzepts beitragen und 

auch illustrieren sollen, wie dieses entstanden ist.

EIN KONZEPT DER GUTEN NACHBARSCHAFT

Das Konzept der Guten Nachbarschaft für multikulturelle Ge-

sellschaften baut auf Pierre Bourdieus Konzept des kulturellen 

Kapitals (1986) auf und ist in einer Pyramide der Guten Nach-

barschaft zusammengefasst (Abbildung 1). Diese enthält drei 

Kapitalformen: interkulturelles Kapital, kulturübergreifendes 

soziales Kapital und multikulturelles Kapital. Die erste Form, 

interkulturelles Kapital, lässt sich als interkulturelle Kompe-

tenz eines Individuums umschreiben. Dies beinhaltet Kennt-

nisse anderer lokaler Sprachen als der Muttersprache, kultur- 

übergreifendes (historisches) Wissen und politische Bildung. 

Wie ich zeigen werde, sind alle drei Faktoren essenziell für 

soziale Kohäsion in multikulturellen Gesellschaften wie jener 

der Slowakei oder Serbiens. Das Konzept geht davon aus, 

dass ein Mangel an interkulturellem Kapital einen Mangel an 

gegenseitigem Verständnis, Interesse und Respekt zwischen 

ethnischen (oder ethnisierten) Nachbarn mit sich bringt. Die 

Förderung interkulturellen Kapitals erleichtert dagegen die 

Kommunikation, fördert kulturübergreifendes Interesse und 

stärkt den gegenseitigen Respekt.B
él

a 
Fi

le
p

Die zweite Kapitalform, die in multikulturellen Kontexten 

unerlässlich ist, ist kulturübergreifendes soziales Kapital. 

Damit gemeint sind kulturübergreifende soziale Netzwerke 

und die Stärkung kulturübergreifenden sozialen Vertrau-

ens. Ich berufe mich dabei auch auf die von Robert Putnam 

(2000) erweiterte Konzeption des sozialen Kapitals um die 

Unterscheidung zwischen bonding- und bridging-Sozialka-

pital und sehe letzteres als wichtiges Element im Aufbau 

gutnachbarschaftlicher Beziehungen. Kulturübergreifendes 

(bridging) soziales Kapital kann in folgenden drei Umfeldern 

generiert und gefördert werden: Treffpunkten des alltägli-

chen Lebens, Schauplätzen kulturübergreifenden Kontakts 

und interkultureller Annäherung (interkulturelle Veranstal-

tungen oder Programme, die geschaffen werden, um kultu-

rübergreifende Erfahrungen zu ermöglichen) und über den 

kulturübergreifenden sozialen Kontakt in der Familie oder 

unter Freunden. Der Mangel an kulturübergreifendem sozi-

alen Kapital führt zu ethnokultureller Segregation und der 

Konstruktion von physischen und mentalen Grenzen zwi-

schen Mehrheits- und Minderheitenbevölkerungen.

B
él

a 
Fi

le
p

Abbildung 1: Pyramide der Guten Nachbarschaft (eigene Darstellung)



15
6

15
7

Die dritte Kapitalform, das multikulturelle Kapital, versteht 

sich als gegenseitiger Respekt, Anerkennung und Wertschät-

zung zwischen ethnischen (oder ethnisierten) Nachbarn, 

insbesondere auch in institutionalisierter Form. Die För-

derung multikulturellen Kapitals beinhaltet die historische 

Versöhnung zwischen Kulturnationen oder zwischen Mehr-

heits- und Minderheitenbevölkerungen, die Gewährung von 

Minderheitenrechten und die Förderung kultureller Vielfalt 

über verschiedene Kanäle, zum Beispiel staatliche Institu-

tionen und Gesetzgebung, Tourismus oder Zivilgesellschaft. 

Der Mangel an multikulturellem Kapital festigt Verbitterung, 

führt zu Diskriminierung und legitimiert Assimilierung oder 

kulturelle Homogenisierung.

INTERKULTURELLES KAPITAL

Interkulturelles Kapital oder interkulturelle Kompetenz von 

Individuen ist die Basis einer guten Nachbarschaft. Es ist be-

zeichnend, dass viele Debatten in der Slowakei und in Serbi-

en sich um Fragen der Sprachpolitik, des Sprachunterrichts 

als auch um Probleme im Bereich kulturell und historisch 

aufgeladener Wissensvermittlung drehen. So ortete 2008 der 

damalige Präsident des Ungarischen Nationalrats in Serbien 

eines der Hauptprobleme der ungarischen Minderheit im Zu-

sammenleben mit der serbischen Mehrheit in den mangeln-

den Sprachkenntnissen, was aus seiner Sicht auch Auswir-

kungen auf das soziale Kapital hat. In seinen Worten: 

Die Serbischkenntnisse dieser Generation ungarischer Gym-

nasiasten in der Vojvodina sind unter kritischem Niveau. 

Dafür gibt es verschiedene gesellschaftliche Gründe … Seit 

Anfang der 1990er-Jahre hat sich ein sehr wirkmächtiger 

Zustand des Misstrauens gebildet, zwischen Ungarn und 

Serben; und unter den Jugendlichen ist dies ein besonders 

verbreitetes Phänomen. Unsere Jugend hat sich segregiert, 

das bedeutet, dass die serbischen und ungarischen Jugend-

lichen nicht in dieselben Discos und Bars gehen. Sie beherr-

schen die Sprache des Andern nicht; folglich sprechen sie 

nicht miteinander, es entwickeln sich keine Freundschaften.

B
él

a 
Fi

le
p

Für die mangelhaften Serbischkenntnisse der ungarischen 

Jugendlichen in der Vojvodina oder die Schwierigkeiten der 

Ungarn in der Slowakei mit der slowakischen Sprache gibt es 

verschiedene Erklärungen. Minderheitenorganisationen wie 

die Lehrerverbände der ungarischen Minderheit kritisieren, 

dass die Mehrheitssprache den Angehörigen der Minderheit 

unterrichtet wird, als ob es ihre Muttersprache wäre. Das 

heisst, der Lehrplan ist nicht den Bedürfnissen der Minder-

heit angepasst. Er gewichtet zum Beispiel Grammatik und 

Literatur stärker als alltägliche Kommunikation. Auch be-

rücksichtigt er lokale Gegebenheiten nicht, obwohl je nach 

Umfeld Angehörige einer Minderheit unterschiedlich stark 

der Mehrheitssprache ausgesetzt sind und daher nicht iden-

tische Vorkenntnisse haben, wenn sie in die Schule eintreten. 

Die Kritik der ungarischen Minderheit am Sprachunterricht 

ist sowohl in der Slowakei als auch in Serbien über viele Jah-

re auf politischen Widerstand gestossen und je nach poli-

tischer Couleur der Regierung haben sich die Bedingungen 

mal verbessert, mal verschlechtert. Weil der Ungarische Na-

tionalrat in Serbien, eine zivilgesellschaftliche Organisation, 

die Sprachkenntnisse als zentrales Problem erkannt hatte 

und die serbische Politik nicht auf die Forderungen der un-

garischen Minderheit einging, initiierte er bereits 2008 ein 

Programm mit Serbisch-Kursen für ungarische Mittelschü-

lerinnen und Mittelschüler in der Vojvodina, um deren Ser-

bischkenntnisse zu verbessern, oder auch, um ihr interkul-

turelles Kapital zu stärken. Das Programm versucht seither, 

die Defizite in der Schulbildung anzugehen, wie folgender 

Ausschnitt erläutert: 

Im Gegensatz zum Lehrplan der offiziellen Serbisch-Klassen 

in den Mittelschulen soll sich der Lehrplan des Kurses weniger 

auf Literaturthemen stützen und mehr auf die Erlangung von 

Kompetenzen in der beruflichen und Alltagskommunikation 

fokussieren. Dies soll dem Hauptziel des Kurses dienen, na-

mentlich den einfacheren Zugang zur Universität und zum Ar-

beitsmarkt ermöglichen (Ungarischer Nationalrat 2008, S. 3).

B
él

a 
Fi

le
p



15
8

15
9

Während diese Kurse anfangs nur für Mittelschülerinnen und 

Mitschüler vorgesehen waren, wurde das Angebot über die 

Jahre ausgebaut – mittlerweile können auch ungarische Stu-

dierende in der Vojvodina oder auch ungarische Studierende 

aus der Vojvodina, die im Ausland studieren (meist in Ungarn), 

von den Kursen profitieren (Ungarischer Nationalrat 2014).

Obwohl es zweifellos Probleme hinsichtlich der Serbisch- 

oder Slowakischkenntnisse der ungarischen Minderheit in 

den beiden Staaten gibt, kann festgehalten werden, dass 

Angehörige der Minderheit die Mehrheitssprache sprechen. 

Weil eine gute Nachbarschaft auf Gegenseitigkeit beruht, 

müsste man annehmen, dass die Mehrheitsbevölkerung die 

Minderheitensprache auch spricht. In der Slowakei und in 

Serbien ist dies aber sehr oft nicht der Fall. Es gibt Ausnah-

men, insbesondere Ortschaften oder Städte wie Komárno/

Komárom, wo die ungarische Minderheit die Bevölkerungs-

mehrheit stellt und Slowaken zumeist Ungarisch sprechen. 

Ihre Ungarischkenntnisse gehen aber nicht auf die Schulbil-

dung zurück, denn die Minderheitensprache wird an Schu-

len mit der Mehrheitssprache als Unterrichtssprache nicht 

gelehrt. Vielmehr gehen ihre Ungarischkenntnisse auf die 

zweisprachige Alltagskommunikation oder auf den famili-

ären Hintergrund einer Person zurück, die vielleicht in eine 

gemischtsprachige Ehe geboren wird.

In der Slowakei steht das Erlernen der Minderheitensprache in 

einem entsprechenden Schulfach nicht auf der (politischen) 

Tagesordnung. In der Vojvodina in Serbien hingegen gibt es 

vereinzelt Angebote. In Subotica/Szabadka wird an serbi-

schen Schulen Ungarisch als fakultatives Fach angeboten. Im 

ehemaligen Jugoslawien war das Lernen der Umgebungs-

sprache (Nematernij jezik/Környezetnyelv) obligatorisch, 1992 

wurde diese Regelung abgeschafft. Das heisst, in Subotica/

Szabadka lernten zum Beispiel Ungarn Serbisch (damals Ser-

bokroatisch) und Serben Ungarisch. Dann verschwand Unga-

risch 1992 als Schulfach aus den serbischen Schulen. 

B
él

a 
Fi

le
p

Seit 2005 gab es allerdings von Seiten der Provinzverwal-

tung der Vojvodina, Gemeinden wie auch zivilgesellschaft-

lichen Organisationen Bemühungen, dieses Fach wieder-

einzuführen und zu fördern. Zum Beispiel forderte 2005 die 

Provinzverwaltung von Belgrad die Wiedereinführung des 

Ungarischen und anderer lokalen Sprachen an serbischen 

Schulen als Pflichtfächer. Der Ungarische Nationalrat verlieh 

2012 in Serbien in einem Strategiepapier dieser Forderung 

Nachdruck und das Pädagogische Institut der Vojvodina ent-

wickelte einen Lehrplan für das Unterrichten von Ungarisch 

als Fremdsprache an serbischen Schulen. Letztlich wandte 

sich die Stadtverwaltung von Subotica/Szabadka 2012 an das 

Bildungsministerium in Belgrad und forderte die Einführung 

des Ungarischen als Pflichtfach an serbischen Schulen – als 

Fakultativfach sei es zu wenig. Ljubica Kiselicki, Beraterin 

des Bürgermeisters von Subotica/Szabadka und zuständig 

für Kultur und Bildung, sagte 2012 in einem Interview dazu:

Wir haben unseren Antrag erneuert, da das Lernen der Um-

gebungssprache auch zu Toleranz und Zusammenleben aus-

bildet. In den Schulhöfen und während der Trainings spre-

chen unsere Schüler Englisch, weil sie kein Ungarisch oder 

Serbisch sprechen. Das heisst, dass sie einander nicht ver-

stehen, dass sie sich nicht nahe fühlen (Vajdasag.Ma 2012).

Die nationale Regierung in Belgrad erfüllt diesen Wunsch 

bisher nicht. Das Engagement unterschiedlicher, staatlicher 

wie zivilgesellschaftlicher Akteure für die Einführung einer 

Minderheitensprache als obligatorisches Schulfach an serbi-

schen Schulen zeigt aber, dass insbesondere in der Vojvodina 

in Serbien ein Bewusstsein für die Stärkung interkulturellen 

Kapitals vorhanden ist und dies auf Gegenseitigkeit beruht.

Ein zweites Feld von zentraler Bedeutung für die Stärkung 

des interkulturellen Kapitals ist kulturübergreifendes (his-

torisches) Wissen. Wie in der Einleitung erwähnt, sind in 

Ostmitteleuropa negative Fremdbilder weit verbreitet. Das 

hat vielfach damit zu tun, dass die verschiedenen Bevöl-

B
él

a 
Fi

le
p



16
0

16
1

kerungsgruppen übereinander nicht viel wissen und wenn, 

dann ist das selektive Wissen negativ geprägt. Die negativen 

Fremdbilder, welche sich in Ostmitteleuropa oft aus den his-

torischen Animositäten nähren, werden einerseits über den 

öffentlichen Diskurs, anderseits über die Schulbildung kons-

truiert (Filep und Wastl-Walter 2006).

In der Vojvodina in Serbien versucht die Provinzregierung 

demgegenüber seit 2005, dem Antagonismus mit dem Pro-

gramm Toleranz entgegenzuwirken. Dieses besteht aus un-

terschiedlichen Projekten, darunter einem TV-Quiz für Gym-

nasiastinnen und Gymnasiasten namens Koliko se poznajemo 

(Wie gut wir uns kennen). Im Quiz geht es darum, das multi-

kulturelle Wissen über die Vojvodina unter Beweis zu stellen. 

Als Grundlage dient ein Geschichtsbuch, das eine multikultu-

relle Geschichte der Region erzählt und unterschiedliche Per-

spektiven berücksichtigt. Nicht eine nationale, sondern eine 

multinationale Geschichte wird vermittelt. Es wir auf eine 

ausgewogene Repräsentation von historischen Ereignissen 

und Figuren geachtet; auch weist das Buch mehrsprachige 

Elemente auf: Ortsnamen, Namen von Persönlichkeiten und 

literarischen Werken werden zwei- bis dreisprachig erwähnt. 

Unter den Jugendlichen soll dies ein Bewusstsein für kultu-

relle Vielfalt schaffen – im Gegensatz zur Darstellung in den 

«nationalen» Geschichtsbüchern (Filep 2014). In der Einlei-

tung des Buchs halten die Autorinnen und Autoren fest:

Wir denken, dass wenn sich der Leser in dieser kurzen Zu-

sammenfassung der Geschichte der Nationen, die auf dem 

Gebiet der heutigen Vojvodina leben, vertieft, er/sie Leh-

ren aus Beispielen der Geschichte ziehen kann, die auch 

für die Zukunft Gültigkeit haben. Diese können wie folgt 

zusammengefasst werden: Das weitere Zusammenleben 

der Völker hier ist zu denken im Geiste der Toleranz, der 

Kooperation und des gegenseitigen Respekts. Wenn wir uns 

besser kennenlernen, machen uns das kulturelle und histo-

rische Erbe der Region nobler und reicher. Die fundierten 

Kenntnisse der verschiedenen Kulturen und Sprachen sowie 

der Respekt für Unterschiede führt zu einer Harmonie, die 

B
él

a 
Fi

le
p

uns allen nur Gutes bringen kann (Grlica 2008, S. 10, Über-

setzung des Autors, ungarisches Original).

KULTURÜBERGREIFENDES SOZIALES KAPITAL 

Interkulturelles Kapital allein reicht indes nicht aus, um von 

einer guten Nachbarschaft sprechen zu können – das indi-

viduelle interkulturelle Kapital muss erst auch auf zwischen-

menschlicher Ebene getestet werden. Im besten Fall führen 

diese Begegnungen und Kontakte dazu, dass das kulturüber-

greifende soziale Kapital von Individuen gestärkt wird. Wie 

die Pyramide der Guten Nachbarschaft darstellt, gibt es drei 

Umfelder, in denen kulturübergreifendes soziales Kapital 

generiert werden kann: Treffpunkte im alltäglichen Leben, 

Schauplätze kulturübergreifenden Kontakts und interkultu-

reller Annäherung sowie Kontakte in der Familie oder un-

ter Freunden. Ich werde hier nur einige Herausforderungen 

und Lösungen skizzieren, welche ich detaillierter in meinem 

Buch (Filep 2016) ausführe.

Treffpunkte im alltäglichen Leben gibt es verschiedene; eini-

ge sind mehr, andere weniger institutionalisiert. Für Kinder 

und Jugendliche ist die Schule ein naheliegender Treff- und 

Kontaktpunkt. In der Slowakei und Serbien trifft dies für Kon-

takte zwischen Mehrheits- und Minderheitenbevölkerung al-

lerdings nur in geringem Masse zu. Beide Staaten kennen 

ein segmentiertes Schulsystem, das heisst, der Unterricht 

findet entweder in der Mehrheits- oder in der Minderheiten-

sprache statt. Ungarische Schulen (Schulen mit Ungarisch 

als Unterrichtssprache) besuchen fast ausschliesslich Kin-

der mit Ungarisch als Muttersprache. Kulturübergreifende 

Kontakte gibt es höchstens in slowakischen oder serbischen 

Schulen, welche zum Teil auch von Kindern mit Ungarisch 

als Muttersprache besucht werden. Die Wahl der Schule gibt 

oft früh vor, in welchen (Freundes-)kreisen sich die Jugendli-

chen auch in Zukunft bewegen werden – aufgrund des seg-

mentierten Schulsystems ist die Wahrscheinlichkeit der Se-

gregation oder auch des bonding-Sozialkapitals relativ hoch.

B
él

a 
Fi

le
p



16
2

16
3

Indes können andere Treffpunkte wie Sport- oder Kultur-

vereine dazu beitragen, dass kulturübergreifender Kontakt 

stattfindet. In Komárno/Komárom ist das der lokale Fuss-

ballklub, in Subotica/Szabadka zum Beispiel der Kulturver-

ein Fokus Foundation. Letzterer sieht sich als Gegenstück zu 

den zahlreichen Vereinen, welche «nationale» Volksmusik 

und «nationalen» Volkstanz (und damit bonding-Sozialkapi-

tal) pflegen. 

Die Menschen sind es sich gewohnt, Kultur in nationalen 

Mustern zu sehen. Wir aber sind offen für junge Kultur-

schaffende jeglicher Nationalität, welche urbane, moder-

ne, zeitgenössische Kunst schätzen,

sagt ein Mitglied der Fokus Foundation. Kulturübergreifen-

der Kontakt findet oft auch am Arbeitsplatz statt, insbeson-

dere in der öffentlichen Verwaltung.

Nebst den Treffpunkten im alltäglichen Leben spielen auch 

kulturelle Veranstaltungen, die explizit als interkulturell ver-

marktet werden, und interkulturelle Programme eine wich-

tige Rolle für die Annäherung zwischen Nachbarn. In Komár-

no/Komárom in der Slowakei finden zum Beispiel jedes Jahr 

die Komorner Tage statt, ein Fest mit langer Tradition, das 

auf beiden Seiten der Donau und an der Grenze zu Ungarn 

stattfindet. Dieses Festival zieht Ungarn und Slowaken glei-

chermassen an, was sich auch im Programm der Veranstal-

tung widerspiegelt: Die Stadt als Organisatorin achtet zum 

Beispiel darauf, dass ein Mix aus Musikgruppen beider Spra-

chen gewährleistet ist. Noch fokussierter sind interkulturelle 

Programme. Das bereits erwähnte Toleranz-Programm der 

Provinzverwaltung in der Vojvodina wurde nicht nur ge-

schaffen, um kulturübergreifendes Wissen zu vermitteln, 

sondern auch, um den interkulturellen Kontakt zwischen 

Jugendlichen zu fördern. Über das TV-Quiz oder auch über 

Sportveranstaltungen wie den Cup of Tolerance erfolgen die 

Annäherung und der Aufbau kulturübergreifenden Vertrau-

ens in spielerischer Weise.

B
él

a 
Fi

le
p

Am intensivsten kann kulturübergreifendes soziales Kapital 

im Kontext der Familie oder unter Freunden generiert wer-

den. In beiden von mir untersuchten Grenzregionen sind 

interkulturelle Ehen häufig. Diese scheinen geradezu ein 

Paradebeispiel interkultureller Annäherung und der Über-

windung ethnokultureller Segregation zu sein. So sagt ein 

Angehöriger der ungarischen Minderheit, der in Komárno/

Komárom in einer interkulturellen Ehe lebt: «Gemischte 

Ehen sind meiner Meinung nach ein integraler Bestandteil 

des Ganzen, dies ist eine ethnisch gemischte Region». Doch 

es gibt auch skeptische Stimmen, insbesondere unter An-

gehörigen der Minderheiten. Der Direktor des ungarischen 

Gymnasiums in Komárno/Komárom zum Beispiel meint: 

«Die Sorge im Zusammenhang mit gemischten Ehen ist aus 

ungarischer Sicht die Tatsache, dass [ein Kind], das in eine 

gemischte Ehe geboren wird, in eine slowakische Schule 

geht und sich dann höchst wahrscheinlich der anderen Seite 

zuwendet». Man ist geneigt zu schliessen, dass interkultu-

relle Ehen durchaus Feinde der Segregation sind, aber eben 

auch Freunde der Assimilierung. Sie als Bedingung für eine 

gute Nachbarschaft zu betrachten, wäre deshalb wohl ver-

fehlt. Vielmehr sind sie als Normalität in und als Gewinn 

für multikulturelle Gesellschaften zu sehen, die kulturüber-

greifendes soziales Kapital schaffen. Dasselbe gilt für kul-

turübergreifende Freundeskreise, wobei diese vielleicht ein 

Stück weit weniger verpflichtenden Charakter haben als die 

Familie und deshalb möglicherweise die wahren Treiber ei-

ner guten Nachbarschaft sind.

MULTIKULTURELLES KAPITAL

Multikulturelles Kapital ist die dritte Kapitalform, deren Vor-

handensein eine Bedingung für gutnachbarschaftliche Be-

ziehungen in multikulturellen Gesellschaften ist. Selbst wenn 

Personen unterschiedlicher ethnokultureller Zugehörigkeit 

über interkulturelles und kulturübergreifendes soziales Kapi-

tal verfügen, ist dies noch keine Garantie für gute Nachbar-

schaft, es sei denn die Nachbarn respektieren, anerkennen 

B
él

a 
Fi

le
p



16
4

16
5

und wertschätzen einander. Gegenseitiger Respekt, Anerken-

nung und Wertschätzung sind multikulturelle Eigenschaften, 

welche sich sowohl auf zwischenmenschlicher wie auf insti-

tutioneller Ebene in Form von Deklarationen, Gesetzen oder 

symbolischen Handlungen materialisieren. Die zwischen-

menschliche Dimension habe ich bereits diskutiert, hier geht 

es nun um die staatliche oder gesamtgesellschaftliche Ebene.

Historische Versöhnung ist ein erster Schritt zur Förderung 

multikulturellen Kapitals, sie klärt im Wesentlichen die Be-

ziehung von Nachbarn in multikulturellen Gesellschaften. 

Historische Versöhnung ist das Resultat der Anerkennung 

der eigenen Missetaten oder der Verbrechen der eigenen 

(imaginierten) Gemeinschaft, die in der Vergangenheit er-

folgten. Die Bereitschaft zur Versöhnung unterstreicht den 

Willen, Bedauern und Reue zu zeigen, und vermittelt Res-

pekt und Anerkennung gegenüber Nachbarn, die Opfer von 

Verbrechen geworden sind. Gleichzeitig zeigt sie die Be-

reitschaft zur Vergebung gegenüber einer Tätergruppe. Die 

Gewährung von Minderheitenrechten ist ein weiteres mul-

tikulturelles Gut, sie bekräftigt den Willen für die Aufrecht-

erhaltung rechtlicher und politischer Rahmenbedingungen, 

welche den multikulturellen Charakter einer Gesellschaft 

sichern. Das heisst, ein Staat, der den Schutz bestimmter 

Rechte für Angehörige einer ethnokulturellen Minderheit 

anerkennt, vermittelt letztlich Respekt für und Anerkennung 

der kulturellen Diversität auf seinem Territorium. Der dritte 

und letzte Aspekt, die Förderung der Diversität, geht über 

die Akzeptanz der Multikulturalität hinaus. Die Förderung 

kultureller Diversität über verschiedene Politiken und Ka-

näle zeigt Bewusstsein und Wertschätzung des kulturellen 

Reichtums einer Gesellschaft und bezeugt, dass ein Interes-

se an der Förderung multikulturellen Kapitals vorhanden ist. 

Im Folgenden werde ich nur zwei Beispiele etwas näher be-

leuchten, welche die Versöhnung in den Vordergrund stellen.

Historische Versöhnung ist ein komplexer Prozess. Green 

(2009) definiert drei Schritte: Am Anfang steht die Anerken-

B
él

a 
Fi

le
p

nung der Schuld sowie die Entschuldigung. In einem zweiten 

Schritt folgen das Bekenntnis und eine Versöhnungshand-

lung oder -massnahme. Zuletzt definieren die Nachbarn den 

Umgang miteinander für eine gemeinsame Zukunft. Diese 

Reihenfolge wird in der Praxis nicht immer befolgt, wich-

tiger ist, dass alle diese verschiedenen Schritte auch ge-

gangen werden. Zwischen Ungarn und Serbien zum Beispiel 

belasteten gegenseitige Massaker während des Zweiten 

Weltkrieges das Verhältnis. Konkret ging es um Verbrechen 

der ungarischen Armee 1942 an Serben und Juden und Mas-

saker der jugoslawischen Partisanen 1944–45 an der ungari-

schen Bevölkerung in der Vojvodina. Die Versöhnung begann 

in diesem Fall bereits 1943, als in Ungarn Angehörige des 

ungarischen Militärs für die Verbrechen von 1942 verurteilt 

wurden (Vergeltungsjustiz, Schritt 2: Versöhnungshandlung). 

Während der kommunistischen Zeit schwiegen beide Seiten 

und auch in den 1990er-Jahren waren die Massaker von Titos 

Partisanen in Serbien ein Tabu. 

Dies war vor allem für die ungarische Bevölkerung in der Vo-

jvodina belastend, deren Angehörige 1944–45 umgebracht 

worden waren. Erst 2010 wurde eine ungarisch-serbische 

wissenschaftliche Kommission ins Leben gerufen, welche die 

Massaker von 1944–45 untersuchen sollte (wiederum Schritt 

2: Versöhnungshandlung). Zu Schritt 1 im Versöhnungspro-

zess kam es 2013, als das serbische Parlament in einer De-

klaration die Verbrechen von 1944-45 verurteilte. Nur weni-

ge Tage später entschuldigte sich der ungarische Präsident 

János Áder im serbischen Parlament für die Verbrechen des 

ungarischen Militärs 1942. Noch am gleichen Tag weihten 

Áder und der serbische Präsident Tomislav Nikolić im Dorf 

Čurug/Csurog Gedenkstätten für die ungarischen und serbi-

schen Opfer während des Zweiten Weltkrieges ein (Schritt 2: 

symbolische Reparation).

Versöhnung kann aber auch über die Zivilgesellschaft oder 

über die Medien erfolgen. So geschehen in der Slowakei 

2013. Štefan Hríb, Chefredaktor der slowakischen Zeitschrift 

B
él

a 
Fi

le
p



16
6

16
7

.tyzden, gab im Mai des Jahres eine Ausgabe mit einer slo-

wakischen Frontseite und einer ungarischen Rückseite her-

aus (siehe Abbildung 2). 

Abbildung 2: Ungarische Rückseite (links) und slowaki-

sche Frontseite (rechts) der slowakischen Zeitschrift .tyz-

den mit der gegenseitigen Entschuldigung (tyzden 2013).

Die slowakische Frontseite zeigt ein Bild des ungarischen 

Grafen Albert Apponyi, den die Slowaken als ein Symbol der 

Magyarisierung im 19. Jahrhundert und ihrer Unterdrückung 

im Königreich Ungarn ansehen. Im Text heisst es: «Slowaken, 

Entschuldigung! Bedeutender ungarischer Politiker schreibt 

an Štefan Hríb». Gemeint ist der damalige Europaparlamen-

tarier László Surján aus Ungarn, dessen Charta-XXI-Bewe-

gung sich für Versöhnung in Ostmitteleuropa einsetzt. Auf 

der ungarischen Rückseite ist Edvard Beneš abgebildet, da-

maliger Präsident der Tschechoslowakei, der am Ende des 

Zweiten Weltkrieges die Deportation von Deutschen und 

Ungarn aus der Tschechoslowakei anordnete. Im Text heisst 

es: «Entschuldigung, Ungarn! Brief eines anerkannten slo-

wakischen Journalisten an László Surján», geschrieben von 

Štefan Hríb. In ihren Texten sprechen sich die beiden für eine 

B
él

a 
Fi

le
p

Versöhnung von Slowaken und Ungarn aus. Solche Aktio-

nen sind zwar immer noch relativ rar, doch haben sie hohen 

Symbolwert. Man müsse etwas Mut aufbringen, um sich für 

eine Versöhnung von Ungarn und Slowaken zu engagieren, 

schreibt Hríb in einem Essay (2013). In die Politik setzt er 

nur bedingte Hoffnungen und sieht die Zivilgesellschaft in 

der Pflicht – so, wie auch er mit seiner Aktion ein Zeichen 

setzen wollte.

KONKLUSION

Dieser Beitrag präsentiert ein Konzept der Guten Nachbar-

schaft für multikulturelle Grenzregionen in Ostmitteleuropa 

und skizziert anhand von Beispielen konkrete Politiken zu 

dessen Umsetzung. Im Prinzip können die Aspekte des Kon-

zepts einzeln betrachtet werden. Um gutnachbarschaftliche 

Beziehungen aufzubauen, ist es jedoch notwendig, alle As-

pekte umfassend zu berücksichtigen. Nicht zuletzt auch, weil 

interkulturelles Kapital, kulturübergreifendes soziales Kapital 

und multikulturelles Kapital voneinander abhängen und zu-

sammenwirken. Das kulturübergreifende historische Wissen 

(interkulturelles Kapital), das im multikulturellen Geschichts-

buch der Vojvodina vermittelt wird, ist eng mit dem TV-Quiz 

und der Teilnahme der Gymnasiastinnen und Gymnasiasten 

verknüpft (kulturübergreifendes soziales Kapital). Gleichzei-

tig trägt das Projekt auch eine Botschaft der historischen 

Versöhnung zwischen den ethnokulturellen Gruppen in der 

Vojvodina mit sich (multikulturelles Kapital). Verknüpfungen 

könnten auch zwischen dem Erlernen lokaler Sprachen (in-

terkulturelles Kapital), der Förderung kulturübergreifender 

Kontakte (kulturübergreifendes soziales Kapital) und der Ge-

währung von Minderheitenrechten oder der Förderung kultu-

reller Vielfalt gemacht werden (multikulturelles Kapital). Erst 

im Zusammenspiel machen sie eine Gute Nachbarschaft aus.

B
él

a 
Fi

le
p



16
8

16
9

EINE DIVERSE WELT MUSS  
VIELSEITIG ERFORSCHBAR SEIN!
GEOGRAPHISCHE FORSCHUNG  
IM KONTEXT DER ZEIT 

Jeannine Wintzer

EINLEITUNG

Anfang der 1990er-Jahre bildet sich am Geographischen In-

stitut der Universität Bern die Fachschaftsgruppe AG Prof, 

die sich für die Einrichtung eines Lehrstuhls für kritische So-

zialgeographie und feministische Geographie sowie für die 

Ernennung mindestens einer Professorin in den folgenden 

Berufungsverfahren einsetzt. Darüber hinaus verlangt die 

AG Prof im Zuge der Neubesetzungen neue Fachkompeten-

zen. Sie fordert (1) Orientierungswissen durch Vorlesungen 

zur Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie, (2) Vermittlung 

einer kritischen Disziplingeschichte und (3) qualitativer Me-

thoden der empirischen Sozialforschung. Die Kenntnisse zu 

Geschichte und Theorien der Geographie sowie die Erweite-

rung des Methodenspektrums zielen darauf ab, eine kriti-

sche und politisch engagierte Sozial- und Kulturgeographie 

zu etablieren. Diese soll Formen sozialräumlicher Grenzzie-

hungen und Bedeutungszuschreibungen in Kontexten von 

Segregation, Migration sowie sozialer Bewegungen analysie-

ren können. Die Konsequenzen dieser Forderungen sind die 

Besetzung des Lehrstuhls für Sozialgeographie, Politische 

Geographie und Gender Studies (seit 2012 Kulturgeographie) 

durch Doris Wastl-Walter und die Aufnahme der Vorlesungen 

Disziplingeschichte und Wissenschaftstheorie sowie Qualita-

LITERATUR
Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. In: J. G. Richardson (ed.), Handbook of Theory and Research for 

the Sociology of Education. New York and London: Greenwood Press, 241–60.
Filep, B. (2016). The Politics of Good Neighbourhood: State, Civil Society and the Enhancement of Cultural 

Capital in East Central Europe. Border Regions Series. London: Routledge.
Filep, B. (2014). Annäherung in Ostmitteleuropa jenseits der Klischees. In: Neue Zürcher Zeitung 109, 6.
Filep, B., Wastl-Walter, D. (2006). (Re)Constructing the difference: Hungarian and Romanian identi-

ty in Transylvania. In: R. Györi, Z. Hajdú (szerk.), Kárpát-medence: települések, tájak, régiók, tér-
struktúrák. Budapest-Pécs: Dialóg Campus Kiadó, 214–35.

Green, P. (2009). Reconciliation and forgiveness in divided societies: a path of courage, compassion 
and commitment. In: K. Ani, R. F. Paloutzian (eds.), Forgiveness and Reconciliation. Psychological 
Pathways to Conflict Transformation and Peace Building. Heidelberg: Springer.

Grlica, M. (ed.) (2008). Ismerjük egymást! Vajdaság Autonóm Tartomány Végrehajtó Tanácsa. Tartományi 
Jogalkotási, Közigazgatási és Nemzeti Kisebbségi Titkárság, Újvidék.

Hríb, Š. (2013). What are the major problems between contemporary Hungary and Slovakia? In: I. Ko-
tolácsi Mikóczi (ed.), Reconciliation – the Central European Road to a Prosperous Future. Charta XXI 
Association, Budapest/Brüssel, 58–63.

Putnam, R. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community. New York: Simon 
and Schuster.

Spiegel (2009). The world from Berlin: Slovakia and Hungary ‹dangerously close to fire›, 25 August 2009, 
available at: www.spiegel.de/international/europe/the-world-from-berlin-slovakia-and-hungary-
dangerously-close-to-playing-with-the-fire-a-644853.html (last accessed 12 September 2017).

Ungarischer Nationalrat (2014). Intenzíy szerb nyelvi tanfolyamok. Available at: www.mntosztondij.org.
rs (last accessed 25 August 2015).

Ungarischer Nationalrat (2008). Revised concept on Serbian language courses for third- and fourth-gra-
de secondary school students. August 2008.

Vajdasag.Ma (2012). A magyar nyelv mint kötelezö tantáry? 23 Januar 2012, available at: www.vajma.
info/ cikk/vajdasag/12844/A-magyar-nyelv-mint-kotelezo-tantargy.html (last accessed on 25 Au-
gust 2015).

AUTOR

Béla Filep ist Oberassistent am Geographischen Institut der Universität 

Bern. Seine Forschungsinteressen betreffen Politische Geographie, in-

ter-ethnische Beziehungen, Selbstbestimmungsfragen, Grenzforschung 

und Migration mit Fokus Ostmitteleuropa. Zurzeit arbeitet Filep zu Unab-

hängigkeits- und Autonomiebewegungen in der Europäischen Union.

B
él

a 
Fi

le
p


