EINE POLITIK DER GUTEN NACHBARSCHAFT
FUR MULTIKULTURELLE GRENZREGIONEN
IN OSTMITTELEUROPA

Béla Filep

Dieser Beitrag geht auf zwei internationale Forschungsprojekte zuriick, in denen ich
mit Doris Wastl-Walter zusammenarbeitete; zum einen das EU-Projekt Searching for
Neighbours (siehe auch den Beitrag von Ulrike Hanna Meinhof und Heidi Armbruster),
zum anderen das SCOPES-Projekt TransMig (siehe die Danksagung von Irén Gabrity
Molnar und Eszter Gabrity). Obwohl die Projekte unterschiedliche Schwerpunkte setz-
ten, ging es in beiden um die Untersuchung des Zusammenlebens verschiedener eth-
nokultureller Bevilkerungsgruppen in Ostmitteleuropa. Mit Blick auf den &ffentlichen
Diskurs und die alltdglichen Handlungen interessierten wir uns fiir die (Re-)Produktion
kultureller Grenzen und wie diese gleichzeitig liberschritten oder abgebaut werden.
Aus den beiden Projekten heraus entstand unter anderem mein Buch The Politics of
Good Neighbourhood (20176), welches auf 130 Interviews und vielen weiteren infor-
mellen Gesprachen in der ungarisch-slowakischen und ungarisch-serbischen Grenz-
region basiert. In diesem Beitrag zusammengefasst, habe ich eine Politik der Guten
Nachbarschaft flir multikulturelle Grenzregionen in Ostmitteleuropa entwickelt. Im
Vordergrund stehen die Rolle des Staates und der Zivilgesellschaft wie auch die zen-
trale Bedeutung von kulturellem Kapital in unterschiedlichen Ausprdgungen. In dieser
Politik der Guten Nachbarschaft ist viel Inspiration von Doris Wastl-Walter zu finden,
die sich in den vielen Jahren unserer Zusammenarbeit nicht nur als Wissenschaftlerin
fliir Wege eines guten Umgangs zwischen Mehrheits- und Minderheitenbevélkerungen
interessierte, sondern sich diesem auch als Mensch stets verpfiichtet fiihlte.

EINLEITUNG
Ostmitteleuropa wird im Allgemeinen als konfliktbelade-
ne Region wahrgenommen. Ein Blick in die Tageszeitungen
zeigt auf beiden Seiten des ehemaligen Eisernen Vorhangs
eher negative Bilder, einerseits Uber den Osten, anderseits
Uber die Nachbarn innerhalb der Region. Diese selektive
Wahrnehmung basiert zum Beispiel auf den auch historisch
belasteten, spannungsgeladenen Beziehungen von Ungarn
und Rumanen, Serben oder Slowaken, die wiederum auf den
Mangel an inter-ethnischem Dialog und Versohnung sowie
auf den Mangel an Wissen Uber- und Verstandnis flreinan-
der zuriickzufiihren sind. Gegensatzliche ethnische Diskur-
se sind fester Bestandteil politischer und gesellschaftlicher
Debatten; nationale und ethnische Minderheiten werden in

151



152 Béla Filep

Staaten wie der Slowakei oder Rumanien von der Nations-
bildung ausgeschlossen und sind Leidtragende nationalis-
tischer und assimilationistischer Politiken. Oft stellt in der
Politik die ethnische Karte ein niitzliches und gleichzeitig
gefahrliches Mittel dar, um die Offentlichkeit von anderen,
zum Beispiel soziodkonomischen Problemen abzulenken; ein
Phanomen, das auch als Ethnisierung sozialer Beziehungen
bezeichnet wird.

Jan Slota, zweimal Mitglied einer slowakischen Regierung
(1994-1998, 2006—2010) und langjahriger Prasident der Slo-
wakischen Nationalpartei SNS war besonders freimutig in
der Verunglimpfung von in der Slowakei lebenden Minder-
heiten. So nannte er die Ungarn in der Slowakei ein «Ge-
schwiir im Korper der slowakischen Nation» (Spiegel 2009).
Demgegeniber mokieren sich manche Ungarn Uber die Ge-
schichte der Slowaken und der Slowakei, zum Beispiel mit
einem im Handel erhaltlichen T-Shirt, das mit der Aufschrift
«ich bin alter als die Slowakei» auf das junge Alter des 1993
gegriindeten Staates Slowakei hinweist — im Gegensatz zum
mehr als 1000-jahrigen Ungarn.

Neben den genannten Problemen gibt es in Ostmitteleuropa
aber auch gute Beispiele und friedliche Normalitaten, die in
der wissenschaftlichen Literatur mehr Aufmerksamkeit ver-
dienen. In diesem Beitrag wie auch im zitierten Buch stehen
diese best practices im Vordergrund, denn im Kontrast zu
nationalistischen Politiken und nationalistischer Rhetorik ist
der Alltag zwischen Ungarn und Slowaken sowie Ungarn und
Serben weitgehend gewaltfrei. Das heisst, im Gegensatz zu
den oft problemzentrierten Untersuchungen zu inter-ethni-
schen Beziehungen in der Region verfolge ich einen l6sungs-
orientierten Ansatz, der gutnachbarschaftliche Diskurse,
Strategien und Praktiken hervorhebt. Meine Leitfragen sind:
Wie verstehen und praktizieren verschiedene Akteure gute
Nachbarschaft in einem multikulturellen Umfeld? Was sind
deren Ideen und Strategien zum Aufbau gutnachbarschaftli-
cher Beziehungen? Beide Fragen zielen auf die Herausarbei-

tung von Strategien dahingehend, wie Menschen umgeben
von nationalistischen Diskursen friedlich zusammenleben
und ihre multikulturelle Nachbarschaft in einem guten Sinne
gestalten. Nicht zuletzt ist es das Ziel, auf der empirischen
Untersuchung aufbauend ein Konzept der Guten Nachbar-
schaft und ihrer Politik zu entwickeln und dieses fiir die Po-
litikberatung zu implementieren.

Meine empirische Arbeit erfolgte in der ungarisch-slowa-
kischen und der ungarisch-serbischen Grenzregion, insbe-
sondere in der geteilten Grenzstadt Komarno/Komarom in
der Slowakei und der Grenzstadt Subotica/Szabadka in der
nordserbischen autonomen Provinz Vojvodina. Beide Stadte
sind ausgesprochen multikulturell und gelten im jeweiligen
Staat als Zentrum der ungarischen Minderheit. Inter-ethni-
sche Kontakte in unterschiedlicher Auspragung konnten in
diesen Kontexten intensiver untersucht werden als in ande-
ren Teilen der Slowakei oder Serbiens, die kulturell weniger
heterogen sind. Ausserdem dient die ungarische Minderheit
als Vergleichsbasis.

Spannend ist in beiden Fallen auch, dass die staatliche
Zugehorigkeit beider Stadte insbesondere im Laufe des
20. Jahrhunderts oft umstritten war. Komarno/Komarom
zum Beispiel war bis 1920 Teil des Konigreichs Ungarn, dann
bis 1938 auf tschechoslowakischem Territorium, von 1938 bis
1945 wieder Teil Ungarns, bis 1993 tschechoslowakisch und
seither eine Stadt in der Slowakei. Fir die heutige Zeit von
besonderer Bedeutung ist im Falle von Komarno/Komarom
zudem die Zugehorigkeit zur Europaischen Union, welche
seit 2004 wesentlich zur Integration der ungarischen und
slowakischen Grenzregionen beigetragen hat. Im Alltag der
Stadt ist die kulturelle Vielfalt omniprasent: Zweisprachi-
ge Strassennamen, Ladenaufschriften und Plakate gehoren
zum Stadtbild ebenso wie die zumeist sprachliche Flexibi-
litdt der Gesprachspartner oder ethnokulturell heterogene
Arbeitsplatze. Gleichzeitig gibt es aber auch Spannungen
zwischen Ungarn und Slowaken, zum Beispiel, wenn es um

153 Béla Filep



154 Béla Filep

die Errichtung von Statuen im 6ffentlichen Raum geht oder
wenn sich die nationale Sprach- und Bildungspolitik negativ
auf die Minderheiten auswirkt.

Kurz: Die inter-ethnischen Beziehungen in Komarno/Ko-
marom wie in Ostmitteleuropa insgesamt sind sehr komplex.
So ist basierend auf meiner empirischen Untersuchung auch
ein sehr umfassendes Konzept der Guten Nachbarschaft
entstanden, welches zwar fokussiert ist, aber gleichzeitig
auch die Komplexitat des Zusammenlebens widerspiegelt.
Im Folgenden werde ich erst das Konzept der Guten Nach-
barschaft kurz vorstellen und dann einige Beispiele disku-
tieren, welche zum Verstandnis des Konzepts beitragen und
auch illustrieren sollen, wie dieses entstanden ist.

EIN KONZEPT DER GUTEN NACHBARSCHAFT
Das Konzept der Guten Nachbarschaft flr multikulturelle Ge-
sellschaften baut auf Pierre Bourdieus Konzept des kulturellen
Kapitals (1986) auf und ist in einer Pyramide der Guten Nach-
barschaft zusammengefasst (Abbildung 1). Diese enthalt drei
Kapitalformen: interkulturelles Kapital, kulturibergreifendes
soziales Kapital und multikulturelles Kapital. Die erste Form,
interkulturelles Kapital, lasst sich als interkulturelle Kompe-
tenz eines Individuums umschreiben. Dies beinhaltet Kennt-
nisse anderer lokaler Sprachen als der Muttersprache, kultur-
Ubergreifendes (historisches) Wissen und politische Bildung.
Wie ich zeigen werde, sind alle drei Faktoren essenziell fiir
soziale Kohasion in multikulturellen Gesellschaften wie jener
der Slowakei oder Serbiens. Das Konzept geht davon aus,
dass ein Mangel an interkulturellem Kapital einen Mangel an
gegenseitigem Verstandnis, Interesse und Respekt zwischen
ethnischen (oder ethnisierten) Nachbarn mit sich bringt. Die
Forderung interkulturellen Kapitals erleichtert dagegen die
Kommunikation, fordert kulturlbergreifendes Interesse und
starkt den gegenseitigen Respekt.

Zwischenmensch- . .
liche Ebane soziales Kapital

Die Pyramide der
Guten Nachbarschaft

Multi-
kulturelles
Kapital

Staat/Gesellschaft

Forderung von Vielfalt

Minderheiten- Historische
rechte Verséhnung
Kulturiibergreifendes

- Schauplatze kultur- o
'I'-L_’ef_fpunkte I ibergreifender Kontakte Familie und
alltaglichen Leben el el o Freunde

Annaherung

Interkulturelles Kapital

Lokale Kulturtibergreifendes Politische
Sprachkenntnisse (historisches) Wissen Bildung

Abbildung 1: Pyramide der Guten Nachbarschaft (eigene Darstellung)

Die zweite Kapitalform, die in multikulturellen Kontexten
unerlasslich ist, ist kulturiibergreifendes soziales Kapital.
Damit gemeint sind kulturlibergreifende soziale Netzwerke
und die Starkung kulturlibergreifenden sozialen Vertrau-
ens. Ich berufe mich dabei auch auf die von Robert Putnam
(2000) erweiterte Konzeption des sozialen Kapitals um die
Unterscheidung zwischen bonding- und bridging-Sozialka-
pital und sehe letzteres als wichtiges Element im Aufbau
gutnachbarschaftlicher Beziehungen. Kulturiibergreifendes
(bridging) soziales Kapital kann in folgenden drei Umfeldern
generiert und gefordert werden: Treffpunkten des alltagli-
chen Lebens, Schauplatzen kulturiibergreifenden Kontakts
und interkultureller Annaherung (interkulturelle Veranstal-
tungen oder Programme, die geschaffen werden, um kultu-
ribergreifende Erfahrungen zu ermaoglichen) und Uber den
kulturiibergreifenden sozialen Kontakt in der Familie oder
unter Freunden. Der Mangel an kulturlibergreifendem sozi-
alen Kapital fiihrt zu ethnokultureller Segregation und der
Konstruktion von physischen und mentalen Grenzen zwi-
schen Mehrheits- und Minderheitenbevolkerungen.

155 Béla Filep



156 Béla Filep

Die dritte Kapitalform, das multikulturelle Kapital, versteht
sich als gegenseitiger Respekt, Anerkennung und Wertschat-
zung zwischen ethnischen (oder ethnisierten) Nachbarn,
insbesondere auch in institutionalisierter Form. Die For-
derung multikulturellen Kapitals beinhaltet die historische
Versohnung zwischen Kulturnationen oder zwischen Mehr-
heits- und Minderheitenbevilkerungen, die Gewahrung von
Minderheitenrechten und die Forderung kultureller Vielfalt
Uber verschiedene Kanale, zum Beispiel staatliche Institu-
tionen und Gesetzgebung, Tourismus oder Zivilgesellschaft.
Der Mangel an multikulturellem Kapital festigt Verbitterung,
flhrt zu Diskriminierung und legitimiert Assimilierung oder

kulturelle Homogenisierung.

INTERKULTURELLES KAPITAL
Interkulturelles Kapital oder interkulturelle Kompetenz von
Individuen ist die Basis einer guten Nachbarschaft. Es ist be-
zeichnend, dass viele Debatten in der Slowakei und in Serbi-
en sich um Fragen der Sprachpolitik, des Sprachunterrichts
als auch um Probleme im Bereich kulturell und historisch
aufgeladener Wissensvermittlung drehen. So ortete 2008 der
damalige Prasident des Ungarischen Nationalrats in Serbien
eines der Hauptprobleme der ungarischen Minderheit im Zu-
sammenleben mit der serbischen Mehrheit in den mangeln-
den Sprachkenntnissen, was aus seiner Sicht auch Auswir-

kungen auf das soziale Kapital hat. In seinen Worten:

Die Serbischkenntnisse dieser Generation ungarischer Gym-
nasiasten in der Vojvodina sind unter kritischem Niveau.
Dafiir gibt es verschiedene gesellschaftliche Griinde ... Seit
Anfang der 1990er-Jahre hat sich ein sehr wirkméachtiger
Zustand des Misstrauens gebildet, zwischen Ungarn und
Serben; und unter den Jugendlichen ist dies ein besonders
verbreitetes Phdnomen. Unsere Jugend hat sich segregiert,
das bedeutet, dass die serbischen und ungarischen Jugend-
lichen nicht in dieselben Discos und Bars gehen. Sie beherr-
schen die Sprache des Andern nicht; folglich sprechen sie
nicht miteinander, es entwickeln sich keine Freundschaften.

Fir die mangelhaften Serbischkenntnisse der ungarischen
Jugendlichen in der Vojvodina oder die Schwierigkeiten der
Ungarn in der Slowakei mit der slowakischen Sprache gibt es
verschiedene Erklarungen. Minderheitenorganisationen wie
die Lehrerverbande der ungarischen Minderheit kritisieren,
dass die Mehrheitssprache den Angehdorigen der Minderheit
unterrichtet wird, als ob es ihre Muttersprache ware. Das
heisst, der Lehrplan ist nicht den Bedlrfnissen der Minder-
heit angepasst. Er gewichtet zum Beispiel Grammatik und
Literatur starker als alltagliche Kommunikation. Auch be-
rlcksichtigt er lokale Gegebenheiten nicht, obwohl je nach
Umfeld Angehdrige einer Minderheit unterschiedlich stark
der Mehrheitssprache ausgesetzt sind und daher nicht iden-
tische Vorkenntnisse haben, wenn sie in die Schule eintreten.

Die Kritik der ungarischen Minderheit am Sprachunterricht
ist sowohl in der Slowakei als auch in Serbien Uber viele Jah-
re auf politischen Widerstand gestossen und je nach poli-
tischer Couleur der Regierung haben sich die Bedingungen
mal verbessert, mal verschlechtert. Weil der Ungarische Na-
tionalrat in Serbien, eine zivilgesellschaftliche Organisation,
die Sprachkenntnisse als zentrales Problem erkannt hatte
und die serbische Politik nicht auf die Forderungen der un-
garischen Minderheit einging, initiierte er bereits 2008 ein
Programm mit Serbisch-Kursen fiir ungarische Mittelschi-
lerinnen und Mittelschiiler in der Vojvodina, um deren Ser-
bischkenntnisse zu verbessern, oder auch, um ihr interkul-
turelles Kapital zu starken. Das Programm versucht seither,
die Defizite in der Schulbildung anzugehen, wie folgender
Ausschnitt erlautert:

Im Gegensatz zum Lehrplan der offiziellen Serbisch-Klassen
in den Mittelschulen soll sich der Lehrplan des Kurses weniger
auf Literaturthemen stiitzen und mehr auf die Erlangung von
Kompetenzen in der berufiichen und Alltagskommunikation
fokussieren. Dies soll dem Hauptziel des Kurses dienen, na-
mentlich den einfacheren Zugang zur Universitat und zum Ar-
beitsmarkt ermdglichen (Ungarischer Nationalrat 2008, S. 3).

Béla Filep

157



158 Béla Filep

Wahrend diese Kurse anfangs nur fir Mittelschilerinnen und
Mitschiiler vorgesehen waren, wurde das Angebot Uber die
Jahre ausgebaut — mittlerweile kdnnen auch ungarische Stu-
dierende in der Vojvodina oder auch ungarische Studierende
aus der Vojvodinag, die im Ausland studieren (meist in Ungarn),
von den Kursen profitieren (Ungarischer Nationalrat 2014).

Obwohl es zweifellos Probleme hinsichtlich der Serbisch-
oder Slowakischkenntnisse der ungarischen Minderheit in
den beiden Staaten gibt, kann festgehalten werden, dass
Angehorige der Minderheit die Mehrheitssprache sprechen.
Weil eine gute Nachbarschaft auf Gegenseitigkeit beruht,
misste man annehmen, dass die Mehrheitsbevilkerung die
Minderheitensprache auch spricht. In der Slowakei und in
Serbien ist dies aber sehr oft nicht der Fall. Es gibt Ausnah-
men, insbesondere Ortschaften oder Stadte wie Komarno/
Komarom, wo die ungarische Minderheit die Bevolkerungs-
mehrheit stellt und Slowaken zumeist Ungarisch sprechen.
lhre Ungarischkenntnisse gehen aber nicht auf die Schulbil-
dung zuriick, denn die Minderheitensprache wird an Schu-
len mit der Mehrheitssprache als Unterrichtssprache nicht
gelehrt. Vielmehr gehen ihre Ungarischkenntnisse auf die
zweisprachige Alltagskommunikation oder auf den famili-
aren Hintergrund einer Person zurlck, die vielleicht in eine
gemischtsprachige Ehe geboren wird.

In der Slowakei steht das Erlernen der Minderheitensprache in
einem entsprechenden Schulfach nicht auf der (politischen)
Tagesordnung. In der Vojvodina in Serbien hingegen gibt es
vereinzelt Angebote. In Subotica/Szabadka wird an serbi-
schen Schulen Ungarisch als fakultatives Fach angeboten. Im
ehemaligen Jugoslawien war das Lernen der Umgebungs-
sprache (Nematernij jezik/Kornyezetnyelv) obligatorisch, 1992
wurde diese Regelung abgeschafft. Das heisst, in Subotica/
Szabadka lernten zum Beispiel Ungarn Serbisch (damals Ser-
bokroatisch) und Serben Ungarisch. Dann verschwand Unga-
risch 1992 als Schulfach aus den serbischen Schulen.

Seit 2005 gab es allerdings von Seiten der Provinzverwal-
tung der Vojvodina, Gemeinden wie auch zivilgesellschaft-
lichen Organisationen Bemihungen, dieses Fach wieder-
einzufiihren und zu férdern. Zum Beispiel forderte 2005 die
Provinzverwaltung von Belgrad die Wiedereinfiihrung des
Ungarischen und anderer lokalen Sprachen an serbischen
Schulen als Pflichtfacher. Der Ungarische Nationalrat verlieh
2012 in Serbien in einem Strategiepapier dieser Forderung
Nachdruck und das Padagogische Institut der Vojvodina ent-
wickelte einen Lehrplan flr das Unterrichten von Ungarisch
als Fremdsprache an serbischen Schulen. Letztlich wandte
sich die Stadtverwaltung von Subotica/Szabadka 2012 an das
Bildungsministerium in Belgrad und forderte die Einfihrung
des Ungarischen als Pflichtfach an serbischen Schulen — als
Fakultativfach sei es zu wenig. Ljubica Kiselicki, Beraterin
des Birgermeisters von Subotica/Szabadka und zustandig
fUr Kultur und Bildung, sagte 2012 in einem Interview dazu:

Wir haben unseren Antrag erneuert, da das Lernen der Um-
gebungssprache auch zu Toleranz und Zusammenleben aus-
bildet. In den Schulhéfen und wéhrend der Trainings spre-
chen unsere Schiiler Englisch, weil sie kein Ungarisch oder
Serbisch sprechen. Das heisst, dass sie einander nicht ver-
stehen, dass sie sich nicht nahe fiihlen (Vajdasag.Ma 2012).

Die nationale Regierung in Belgrad erflllt diesen Wunsch
bisher nicht. Das Engagement unterschiedlicher, staatlicher
wie zivilgesellschaftlicher Akteure flr die EinfUhrung einer
Minderheitensprache als obligatorisches Schulfach an serbi-
schen Schulen zeigt aber, dass insbesondere in der Vojvodina
in Serbien ein Bewusstsein fiir die Starkung interkulturellen
Kapitals vorhanden ist und dies auf Gegenseitigkeit beruht.

Ein zweites Feld von zentraler Bedeutung fiir die Starkung
des interkulturellen Kapitals ist kulturiibergreifendes (his-
torisches) Wissen. Wie in der Einleitung erwahnt, sind in
Ostmitteleuropa negative Fremdbilder weit verbreitet. Das
hat vielfach damit zu tun, dass die verschiedenen Bevol-

159 Béla Filep



160 Béla Filep

kerungsgruppen Ubereinander nicht viel wissen und wenn,
dann ist das selektive Wissen negativ gepragt. Die negativen
Fremdbilder, welche sich in Ostmitteleuropa oft aus den his-
torischen Animositaten nahren, werden einerseits Uber den
offentlichen Diskurs, anderseits tber die Schulbildung kons-
truiert (Filep und Wastl-Walter 2006).

In der Vojvodina in Serbien versucht die Provinzregierung
demgegeniber seit 2005, dem Antagonismus mit dem Pro-
gramm Toleranz entgegenzuwirken. Dieses besteht aus un-
terschiedlichen Projekten, darunter einem TV-Quiz flr Gym-
nasiastinnen und Gymnasiasten namens Koliko se poznajemo
(Wie gut wir uns kennen). Im Quiz geht es darum, das multi-
kulturelle Wissen Uber die Vojvodina unter Beweis zu stellen.
Als Grundlage dient ein Geschichtsbuch, das eine multikultu-
relle Geschichte der Region erzahlt und unterschiedliche Per-
spektiven berlcksichtigt. Nicht eine nationale, sondern eine
multinationale Geschichte wird vermittelt. Es wir auf eine
ausgewogene Reprasentation von historischen Ereignissen
und Figuren geachtet; auch weist das Buch mehrsprachige
Elemente auf: Ortsnamen, Namen von Personlichkeiten und
literarischen Werken werden zwei- bis dreisprachig erwahnt.
Unter den Jugendlichen soll dies ein Bewusstsein flr kultu-
relle Vielfalt schaffen — im Gegensatz zur Darstellung in den
«nationalen» Geschichtsbiichern (Filep 2014). In der Einlei-
tung des Buchs halten die Autorinnen und Autoren fest:

Wir denken, dass wenn sich der Leser in dieser kurzen Zu-
sammentfassung der Geschichte der Nationen, die auf dem
Gebiet der heutigen Vojvodina leben, vertieft, er/sie Leh-
ren aus Beispielen der Geschichte ziehen kann, die auch
fiir die Zukunft Gliltigkeit haben. Diese kénnen wie folgt
zusammengefasst werden: Das weitere Zusammenleben
der Volker hier ist zu denken im Geiste der Toleranz, der
Kooperation und des gegenseitigen Respekts. Wenn wir uns
besser kennenlernen, machen uns das kulturelle und histo-
rische Erbe der Region nobler und reicher. Die fundierten
Kenntnisse der verschiedenen Kulturen und Sprachen sowie
der Respekt fiir Unterschiede fiihrt zu einer Harmonie, die

uns allen nur Gutes bringen kann (Grlica 2008, S. 10, Uber-

setzung des Autors, ungarisches Original).

KULTURUBERGREIFENDES SOZIALES KAPITAL
Interkulturelles Kapital allein reicht indes nicht aus, um von
einer guten Nachbarschaft sprechen zu kénnen — das indi-
viduelle interkulturelle Kapital muss erst auch auf zwischen-
menschlicher Ebene getestet werden. Im besten Fall fihren
diese Begegnungen und Kontakte dazu, dass das kulturiiber-
greifende soziale Kapital von Individuen gestarkt wird. Wie
die Pyramide der Guten Nachbarschaft darstellt, gibt es drei
Umfelder, in denen kulturlbergreifendes soziales Kapital
generiert werden kann: Treffpunkte im alltaglichen Leben,
Schauplatze kulturlbergreifenden Kontakts und interkultu-
reller Annaherung sowie Kontakte in der Familie oder un-
ter Freunden. Ich werde hier nur einige Herausforderungen
und Losungen skizzieren, welche ich detaillierter in meinem
Buch (Filep 2016) ausfihre.

Treffpunkte im alltaglichen Leben gibt es verschiedene; eini-
ge sind mehr, andere weniger institutionalisiert. Flr Kinder
und Jugendliche ist die Schule ein naheliegender Treff- und
Kontaktpunkt. In der Slowakei und Serbien trifft dies flir Kon-
takte zwischen Mehrheits- und Minderheitenbevolkerung al-
lerdings nur in geringem Masse zu. Beide Staaten kennen
ein segmentiertes Schulsystem, das heisst, der Unterricht
findet entweder in der Mehrheits- oder in der Minderheiten-
sprache statt. Ungarische Schulen (Schulen mit Ungarisch
als Unterrichtssprache) besuchen fast ausschliesslich Kin-
der mit Ungarisch als Muttersprache. Kulturiibergreifende
Kontakte gibt es hdchstens in slowakischen oder serbischen
Schulen, welche zum Teil auch von Kindern mit Ungarisch
als Muttersprache besucht werden. Die Wahl der Schule gibt
oft friih vor, in welchen (Freundes-)kreisen sich die Jugendli-
chen auch in Zukunft bewegen werden — aufgrund des seg-
mentierten Schulsystems ist die Wahrscheinlichkeit der Se-
gregation oder auch des bonding-Sozialkapitals relativ hoch.

Béla Filep

161



162 Béla Filep

Indes konnen andere Treffpunkte wie Sport- oder Kultur-
vereine dazu beitragen, dass kulturiibergreifender Kontakt
stattfindet. In Komarno/Komarom ist das der lokale Fuss-
ballklub, in Subotica/Szabadka zum Beispiel der Kulturver-
ein Fokus Foundation. Letzterer sieht sich als Gegenstiick zu
den zahlreichen Vereinen, welche «nationale» Volksmusik
und «nationalen» Volkstanz (und damit bonding-Sozialkapi-
tal) pflegen.

Die Menschen sind es sich gewohnt, Kultur in nationalen
Mustern zu sehen. Wir aber sind offen fiir junge Kultur-
schaffende jeglicher Nationalitat, welche urbane, moder-
ne, zeitgendssische Kunst schétzen,

sagt ein Mitglied der Fokus Foundation. Kulturiibergreifen-
der Kontakt findet oft auch am Arbeitsplatz statt, insbeson-
dere in der 6ffentlichen Verwaltung.

Nebst den Treffpunkten im alltdglichen Leben spielen auch
kulturelle Veranstaltungen, die explizit als interkulturell ver-
marktet werden, und interkulturelle Programme eine wich-
tige Rolle fUr die Annaherung zwischen Nachbarn. In Komar-
no/Komarom in der Slowakei finden zum Beispiel jedes Jahr
die Komorner Tage statt, ein Fest mit langer Tradition, das
auf beiden Seiten der Donau und an der Grenze zu Ungarn
stattfindet. Dieses Festival zieht Ungarn und Slowaken glei-
chermassen an, was sich auch im Programm der Veranstal-
tung widerspiegelt: Die Stadt als Organisatorin achtet zum
Beispiel darauf, dass ein Mix aus Musikgruppen beider Spra-
chen gewahrleistet ist. Noch fokussierter sind interkulturelle
Programme. Das bereits erwahnte Toleranz-Programm der
Provinzverwaltung in der Vojvodina wurde nicht nur ge-
schaffen, um kulturiibergreifendes Wissen zu vermitteln,
sondern auch, um den interkulturellen Kontakt zwischen
Jugendlichen zu férdern. Uber das TV-Quiz oder auch Uber
Sportveranstaltungen wie den Cup of Tolerance erfolgen die
Annaherung und der Aufbau kulturiibergreifenden Vertrau-
ens in spielerischer Weise.

Am intensivsten kann kulturlibergreifendes soziales Kapital
im Kontext der Familie oder unter Freunden generiert wer-
den. In beiden von mir untersuchten Grenzregionen sind
interkulturelle Ehen haufig. Diese scheinen geradezu ein
Paradebeispiel interkultureller Anndherung und der Uber-
windung ethnokultureller Segregation zu sein. So sagt ein
Angehdriger der ungarischen Minderheit, der in Komarno/
Komarom in einer interkulturellen Ehe lebt: «Gemischte
Ehen sind meiner Meinung nach ein integraler Bestandteil
des Ganzen, dies ist eine ethnisch gemischte Region». Doch
es gibt auch skeptische Stimmen, insbesondere unter An-
gehorigen der Minderheiten. Der Direktor des ungarischen
Gymnasiums in Komarno/Komarom zum Beispiel meint:
«Die Sorge im Zusammenhang mit gemischten Ehen ist aus
ungarischer Sicht die Tatsache, dass [ein Kind], das in eine
gemischte Ehe geboren wird, in eine slowakische Schule
geht und sich dann hochst wahrscheinlich der anderen Seite
zuwendet». Man ist geneigt zu schliessen, dass interkultu-
relle Ehen durchaus Feinde der Segregation sind, aber eben
auch Freunde der Assimilierung. Sie als Bedingung fir eine
gute Nachbarschaft zu betrachten, ware deshalb wohl ver-
fehlt. Vielmehr sind sie als Normalitat in und als Gewinn
fur multikulturelle Gesellschaften zu sehen, die kulturiiber-
greifendes soziales Kapital schaffen. Dasselbe gilt flr kul-
turlbergreifende Freundeskreise, wobei diese vielleicht ein
Stlck weit weniger verpflichtenden Charakter haben als die
Familie und deshalb mdglicherweise die wahren Treiber ei-
ner guten Nachbarschaft sind.

MULTIKULTURELLES KAPITAL
Multikulturelles Kapital ist die dritte Kapitalform, deren Vor-
handensein eine Bedingung flr gutnachbarschaftliche Be-
ziehungen in multikulturellen Gesellschaften ist. Selbst wenn
Personen unterschiedlicher ethnokultureller Zugehorigkeit
Uber interkulturelles und kulturtibergreifendes soziales Kapi-
tal verfligen, ist dies noch keine Garantie flir gute Nachbar-
schaft, es sei denn die Nachbarn respektieren, anerkennen

163 Béla Filep



164 Béla Filep

und wertschatzen einander. Gegenseitiger Respekt, Anerken-
nung und Wertschatzung sind multikulturelle Eigenschaften,
welche sich sowohl auf zwischenmenschlicher wie auf insti-
tutioneller Ebene in Form von Deklarationen, Gesetzen oder
symbolischen Handlungen materialisieren. Die zwischen-
menschliche Dimension habe ich bereits diskutiert, hier geht
es nun um die staatliche oder gesamtgesellschaftliche Ebene.

Historische Verschnung ist ein erster Schritt zur Forderung
multikulturellen Kapitals, sie klart im Wesentlichen die Be-
ziehung von Nachbarn in multikulturellen Gesellschaften.
Historische Verschnung ist das Resultat der Anerkennung
der eigenen Missetaten oder der Verbrechen der eigenen
(imaginierten) Gemeinschaft, die in der Vergangenheit er-
folgten. Die Bereitschaft zur Versohnung unterstreicht den
Willen, Bedauern und Reue zu zeigen, und vermittelt Res-
pekt und Anerkennung gegentiber Nachbarn, die Opfer von
Verbrechen geworden sind. Gleichzeitig zeigt sie die Be-
reitschaft zur Vergebung gegenlber einer Tatergruppe. Die
Gewahrung von Minderheitenrechten ist ein weiteres mul-
tikulturelles Gut, sie bekraftigt den Willen fir die Aufrecht-
erhaltung rechtlicher und politischer Rahmenbedingungen,
welche den multikulturellen Charakter einer Gesellschaft
sichern. Das heisst, ein Staat, der den Schutz bestimmter
Rechte flr Angehérige einer ethnokulturellen Minderheit
anerkennt, vermittelt letztlich Respekt fiir und Anerkennung
der kulturellen Diversitat auf seinem Territorium. Der dritte
und letzte Aspekt, die Forderung der Diversitat, geht Uber
die Akzeptanz der Multikulturalitdt hinaus. Die Forderung
kultureller Diversitat Uber verschiedene Politiken und Ka-
nale zeigt Bewusstsein und Wertschatzung des kulturellen
Reichtums einer Gesellschaft und bezeugt, dass ein Interes-
se an der Forderung multikulturellen Kapitals vorhanden ist.
Im Folgenden werde ich nur zwei Beispiele etwas naher be-
leuchten, welche die Verséhnung in den Vordergrund stellen.

Historische Versohnung ist ein komplexer Prozess. Green
(2009) definiert drei Schritte: Am Anfang steht die Anerken-

nung der Schuld sowie die Entschuldigung. In einem zweiten
Schritt folgen das Bekenntnis und eine Versohnungshand-
lung oder -massnahme. Zuletzt definieren die Nachbarn den
Umgang miteinander fiir eine gemeinsame Zukunft. Diese
Reihenfolge wird in der Praxis nicht immer befolgt, wich-
tiger ist, dass alle diese verschiedenen Schritte auch ge-
gangen werden. Zwischen Ungarn und Serbien zum Beispiel
belasteten gegenseitige Massaker wahrend des Zweiten
Weltkrieges das Verhaltnis. Konkret ging es um Verbrechen
der ungarischen Armee 1942 an Serben und Juden und Mas-
saker der jugoslawischen Partisanen 1944—-45 an der ungari-
schen Bevolkerung in der Vojvodina. Die Versohnung begann
in diesem Fall bereits 1943, als in Ungarn Angehorige des
ungarischen Militars fUr die Verbrechen von 1942 verurteilt
wurden (Vergeltungsjustiz, Schritt 2: Versohnungshandlung).
Wahrend der kommunistischen Zeit schwiegen beide Seiten
und auch in den 1990er-Jahren waren die Massaker von Titos
Partisanen in Serbien ein Tabu.

Dies war vor allem fiir die ungarische Bevolkerung in der Vo-
jvodina belastend, deren Angehorige 1944-45 umgebracht
worden waren. Erst 2010 wurde eine ungarisch-serbische
wissenschaftliche Kommission ins Leben gerufen, welche die
Massaker von 1944-45 untersuchen sollte (wiederum Schritt
2: Versohnungshandlung). Zu Schritt T im Versdéhnungspro-
zess kam es 2013, als das serbische Parlament in einer De-
klaration die Verbrechen von 1944-45 verurteilte. Nur weni-
ge Tage spater entschuldigte sich der ungarische Prasident
Janos Ader im serbischen Parlament fiir die Verbrechen des
ungarischen Militars 1942. Noch am gleichen Tag weihten
Ader und der serbische Prasident Tomislav Nikoli¢ im Dorf
Curug/Csurog Gedenkstatten fiir die ungarischen und serbi-
schen Opfer wahrend des Zweiten Weltkrieges ein (Schritt 2:
symbolische Reparation).

Versohnung kann aber auch Uber die Zivilgesellschaft oder
Uber die Medien erfolgen. So geschehen in der Slowakei
2013. Stefan Hrib, Chefredaktor der slowakischen Zeitschrift

165 Béla Filep



166 Béla Filep

BOCSANAT MAGYAROK'

lovk foszerkesztd levele Surjan Laszlonak ]

tyzden, gab im Mai des Jahres eine Ausgabe mit einer slo-
wakischen Frontseite und einer ungarischen Rickseite her-
aus (siehe Abbildung 2).

Abbildung 2: Ungarische Rickseite (links) und slowaki-
sche Frontseite (rechts) der slowakischen Zeitschrift .tyz-
den mit der gegenseitigen Entschuldigung (tyzden 2013).

Die slowakische Frontseite zeigt ein Bild des ungarischen
Grafen Albert Apponyi, den die Slowaken als ein Symbol der
Magyarisierung im 19. Jahrhundert und ihrer Unterdriickung
im Konigreich Ungarn ansehen. Im Text heisst es: «Slowaken,
Entschuldigung! Bedeutender ungarischer Politiker schreibt
an Stefan Hrib». Gemeint ist der damalige Europaparlamen-
tarier Laszl6 Surjan aus Ungarn, dessen Charta-XX|-Bewe-
gung sich fur Versohnung in Ostmitteleuropa einsetzt. Auf
der ungarischen Riickseite ist Edvard Benes$ abgebildet, da-
maliger Prasident der Tschechoslowakei, der am Ende des
Zweiten Weltkrieges die Deportation von Deutschen und
Ungarn aus der Tschechoslowakei anordnete. Im Text heisst
es: «Entschuldigung, Ungarn! Brief eines anerkannten slo-
wakischen Journalisten an LaszI6 Surjan», geschrieben von
Stefan Hrib. In ihren Texten sprechen sich die beiden fiir eine

Versohnung von Slowaken und Ungarn aus. Solche Aktio-
nen sind zwar immer noch relativ rar, doch haben sie hohen
Symbolwert. Man misse etwas Mut aufbringen, um sich fur
eine Versohnung von Ungarn und Slowaken zu engagieren,
schreibt Hrib in einem Essay (2013). In die Politik setzt er
nur bedingte Hoffnungen und sieht die Zivilgesellschaft in
der Pflicht — so, wie auch er mit seiner Aktion ein Zeichen
setzen wollte.

KONKLUSION
Dieser Beitrag prasentiert ein Konzept der Guten Nachbar-
schaft fir multikulturelle Grenzregionen in Ostmitteleuropa
und skizziert anhand von Beispielen konkrete Politiken zu
dessen Umsetzung. Im Prinzip kdnnen die Aspekte des Kon-
zepts einzeln betrachtet werden. Um gutnachbarschaftliche
Beziehungen aufzubauen, ist es jedoch notwendig, alle As-
pekte umfassend zu berlicksichtigen. Nicht zuletzt auch, weil
interkulturelles Kapital, kulturlibergreifendes soziales Kapital
und multikulturelles Kapital voneinander abhdngen und zu-
sammenwirken. Das kulturlibergreifende historische Wissen
(interkulturelles Kapital), das im multikulturellen Geschichts-
buch der Vojvodina vermittelt wird, ist eng mit dem TV-Quiz
und der Teilnahme der Gymnasiastinnen und Gymnasiasten
verknipft (kulturlbergreifendes soziales Kapital). Gleichzei-
tig tragt das Projekt auch eine Botschaft der historischen
Versohnung zwischen den ethnokulturellen Gruppen in der
Vojvodina mit sich (multikulturelles Kapital). Verkniipfungen
konnten auch zwischen dem Erlernen lokaler Sprachen (in-
terkulturelles Kapital), der Forderung kulturiibergreifender
Kontakte (kulturlibergreifendes soziales Kapital) und der Ge-
wahrung von Minderheitenrechten oder der Férderung kultu-
reller Vielfalt gemacht werden (multikulturelles Kapital). Erst
im Zusammenspiel machen sie eine Gute Nachbarschaft aus.

167 Béla Filep



168 Béla Filep

LITERATUR

Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. In: J. G. Richardson (ed.), Handbook of Theory and Research for
the Sociology of Education. New York and London: Greenwood Press, 241-60.

Filep, B. (2016). The Politics of Good Neighbourhood: State, Civil Society and the Enhancement of Cultural
Capital in East Central Europe. Border Regions Series. London: Routledge.

Filep, B. (2014). Anndherung in Ostmitteleuropa jenseits der Klischees. In: Neue Ziircher Zeitung 109, 6.

Filep, B., Wastl-Walter, D. (2006). (Re)Constructing the difference: Hungarian and Romanian identi-
ty in Transylvania. In: R. Gyori, Z. Hajdu (szerk.), Karpat-medence: telepilések, tajak, régiok, tér-
struktrak. Budapest-Pécs: Dialog Campus Kiadd, 214-35.

Green, P. (2009). Reconciliation and forgiveness in divided societies: a path of courage, compassion
and commitment. In: K. Ani, R. F. Paloutzian (eds.), Forgiveness and Reconciliation. Psychological
Pathways to Conflict Transformation and Peace Building. Heidelberg: Springer.

Grlica, M. (ed.) (2008). Ismerjik egymast! Vajdasag Autoném Tartomany Végrehajto Tanacsa. Tartomanyi
Jogalkotasi, Kdzigazgatasi és Nemzeti Kisebbségi Titkarsag, Ujvidék.

Hrib, S. (2013). What are the major problems between contemporary Hungary and Slovakia? In: I. Ko-
tolacsi Mikdczi (ed.), Reconciliation — the Central European Road to a Prosperous Future. Charta XXI
Association, Budapest/Briissel, 58—63.

Putnam, R. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community. New York: Simon
and Schuster.

Spiegel (2009). The world from Berlin: Slovakia and Hungary «dangerously close to fire», 25 August 2009,
available at: www.spiegel.de/international/europe/the-world-from-berlin-slovakia-and-hungary-
dangerously-close-to-playing-with-the-fire-a-644853.html (last accessed 12 September 2017).

Ungarischer Nationalrat (2014). Intenziy szerb nyelvi tanfolyamok. Available at: www.mntosztondij.org.
rs (last accessed 25 August 2015).

Ungarischer Nationalrat (2008). Revised concept on Serbian language courses for third- and fourth-gra-
de secondary school students. August 2008.

Vajdasag.Ma (2012). A magyar nyelv mint kételezo tantary? 23 Januar 2012, available at: www.vajma.
info/ cikk/vajdasag/12844/A-magyar-nyelv-mint-kotelezo-tantargy.html (last accessed on 25 Au-
gust 2015).

AUTOR
Béla Filep ist Oberassistent am Geographischen Institut der Universitat
Bern. Seine Forschungsinteressen betreffen Politische Geographie, in-
ter-ethnische Beziehungen, Selbstbestimmungsfragen, Grenzforschung
und Migration mit Fokus Ostmitteleuropa. Zurzeit arbeitet Filep zu Unab-
hangigkeits- und Autonomiebewegungen in der Europaischen Union.

EINE DIVERSE WELT MUSS
VIELSEITIG ERFORSCHBAR SEIN!
GEOGRAPHISCHE FORSCHUNG
IM KONTEXT DER ZEIT

Jeannine Wintzer

EINLEITUNG
Anfang der 1990er-Jahre bildet sich am Geographischen In-
stitut der Universitat Bern die Fachschaftsgruppe AG Prof,
die sich fur die Einrichtung eines Lehrstuhls fUr kritische So-
zialgeographie und feministische Geographie sowie fiir die
Ernennung mindestens einer Professorin in den folgenden
Berufungsverfahren einsetzt. Darliber hinaus verlangt die
AG Prof im Zuge der Neubesetzungen neue Fachkompeten-
zen. Sie fordert (1) Orientierungswissen durch Vorlesungen
zur Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie, (2) Vermittlung
einer kritischen Disziplingeschichte und (3) qualitativer Me-
thoden der empirischen Sozialforschung. Die Kenntnisse zu
Geschichte und Theorien der Geographie sowie die Erweite-
rung des Methodenspektrums zielen darauf ab, eine kriti-
sche und politisch engagierte Sozial- und Kulturgeographie
zu etablieren. Diese soll Formen sozialraumlicher Grenzzie-
hungen und Bedeutungszuschreibungen in Kontexten von
Segregation, Migration sowie sozialer Bewegungen analysie-
ren kdnnen. Die Konsequenzen dieser Forderungen sind die
Besetzung des Lehrstuhls fiir Sozialgeographie, Politische
Geographie und Gender Studies (seit 2012 Kulturgeographie)
durch Doris Wastl-Walter und die Aufnahme der Vorlesungen
Disziplingeschichte und Wissenschaftstheorie sowie Qualita-

169



